Code: LV2013 02.02.04
pag. 1 van 20

NG

Nederlands Gereformeerde Kerken

Ambt en homoseksualiteit:
een Bijbels verantwoord perspectief?

Bijlage 6
bij het Rapport van de Commissie Ambt en Homoseksualiteit ten behoeve van de Landelijke
Vergadering Zeewolde 2013 van de Nederlands Gereformeerde Kerken

Contactadres:

Mr. A. Wattel,
Tasmanstraat 28,

6712 KB Ede

Tel.: 0318 6141 37

Mail: bramwattel@xs4all.nl

augustus 2015


mailto:bramwattel@xs4all.nl

Code: LV2013 02.02.04
pag. 2 van 20

Bijlage 6

Meerwaarde van het ambt

door

Jan Bouma



Code: LV2013 02.02.04

pag. 3 van 20

Inhoudsopgave
1. Inleiding 4
2. Ontwikkeling van het ambt 4
2.1 Visie op het ambt 4
2.2 Het bijzondere ambt in relatie tot het ambt van alle gelovigen. 5
2.3 Een dunne wand 6
2.4 Enquéte 7
2.5 Overwegingen bij de enquéte 7
2.6 Van boven of van beneden 8
3. Het eigene van het ambt 9
3.1 Meerwaarde 9
3.2 Christusrepresentatie 9
3.3 Ambten en bedieningen in de gemeente 10
3.4 Diakenen 11
3.5 Weduwen 12
4. De Bijbelse vereisten voor het ambt 12
4.1 De brieven van Paulus 12
4.2 Oud of jong 12
4.3 Gehuwd of single 13
4.4 Verslaafd 15
4.5 Een goede vader 15
4.6 Echtscheiding 16
4.7 Niet-gelovige partner 17
5. Evaluatie 17
5.1 De vereisten in relatie tot homoseksualiteit 17
5.2 Een goed getuigenis 18
5.3 Inzegening of zegening 18
5.4 Celibatair of in een relatie 18

6. Geraadpleegde literatuur 20



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

Code: LV2013 02.02.04
pag. 4 van 20

1. Inleiding

In deze bijlage houden we ons bezig met de vraag wat het eigene van het ambt is in onderscheid van
de andere taken die in de gemeente van Christus vervuld worden en welke voorwaarden er aan het
kunnen vervullen van het ambt verbonden zijn.

Als commissie hebben wij voor ons rapport dankbaar gebruik mogen en kunnen maken van de
resultaten van het rapport van de Commissie Onderzoek Ambtsvisie. Deze commissie heeft een
aantal met name binnen de Gereformeerde traditie vigerende ambtsvisies op een rij gezet zonder
zelf een keuze te maken. Zij komt tot de conclusie dat binnen onze kerken geen eenduidige
ambtsvisie bestaat!. Daarnaast heeft de commissie ook kennisgenomen van wat er in het VOP-
rapport geschreven is over het ambt. Daaruit een kort citaat: “De ambtsvisie binnen de
gereformeerde gezindte komt in grote lijnen hierop neer, dat het ‘ambt’ gezien wordt als een van
Christus gegeven, leidinggevende functie binnen de gemeente van Christus.”? “Zetten we de
nieuwtestamentische gegevens omtrent de oudsten en opzieners op een rij, dan komen daarin ook
uitdrukkingen voor die erop wijzen dat Christus aan de oudsten en opzieners een
verantwoordelijkheid voor de gemeente als geheel heeft gegeven. Een verantwoordelijkheid die met
bepaalde bevoegdheden gepaard gaat. Bevoegdheden die op hun beurt niet zonder gezag gedacht
kunnen worden.”® De commissie VOP sluit aan bij de gangbare ambtsopvatting binnen de
Gereformeerde Kerken.

2. Ontwikkeling van het ambt

2.1 Visie op het ambt

Het is verbazingwekkend hoeveel ambtsvisies er zijn die zich allen legitimeren met een beroep op de
Schrift. Hoe komt dat? Het voert te ver om in het bestek van deze bijlage daar uitgebreid bij stil te
staan en al die visies op te sommen en te beoordelen. Want niet alleen binnen de
gereformeerde/protestantse tradities zijn er aanmerkelijke verschillen; wanneer we naar de kerken
in de wereld kijken, dan zijn die nog veel groter.

Al deze verschillende tradities beroepen zich op de Schrift. Daaruit kan op z’n minst deze conclusie
getrokken worden dat de Schrift daar blijkbaar de nodige ruimte voor open laat. Dat hangt samen
met het feit, dat er in de Schrift weinig gegevens staan over de inrichting van de kerk en er geen
samenhangende visie ontwikkeld is. Die ruimte is in de loop van de geschiedenis gebruikt om er, al
naar gelang de historische en theologische omstandigheden en ontwikkelingen, een eigen inhoud
aan te geven. Zo is uit de oudste (de opziener) het bisschopsambt ontstaan en ook het primaat van
Rome. De Reformatie is een typische tegenbeweging geweest, waarin het ambt van alle gelovigen en
het ambt van ouderling tegenover dat van de geestelijkheid kwamen te staan. En ook daar waren

1P 4. “De commissie betwijfelt of er in de kerken inderdaad een eenduidige ambtsvisie bestaat. Zonder in het
andere uiterste te vervallen —alsof er geen gedeelde opvattingen en verwachtingen ten aanzien van het ambt
zouden zijn— kan gesteld worden dat er al vanuit de gereformeerde traditie verschillende

ambtsvisies bestaan.”

2 Rapport van de Commissie Vrouwelijke Ouderlingen en Predikanten (VOP), 2003, aangenomen op de L.V.
Lelystad 2004, p 13

3VOP, p 16



10

12

14

16

18

20

22

Code: LV2013 02.02.04
pag. 5 van 20

goede Schriftuurlijke argumenten voor te vinden. Zie in dit verband ook het lezenswaardige boek van
Dr. C. Graafland over het ambt.*

We dienen dus in overweging te nemen dat de inrichting van de gemeenten in de apostolische tijd er
anders uitzag dan dat vandaag wereldwijd het geval is. Dr. J. van Bruggen geeft daar in zijn in 1984
verschenen boek over de ambten in de apostolische kerk een helder overzicht van.> Tot diezelfde
conclusie komt ook Dr. Lekkerkerker in zijn boek over de oorsprong en de functie van het ambt.®

2.2 Het bijzondere ambt in relatie tot het ambt van alle gelovigen

Wat houdt het bijzondere ambt in vergeleken met het ambt van iedere gelovige? leder gelovige
vervult een ambt, heeft een roeping ontvangen. Maar dat maakt hem nog niet tot de ambtsdrager
zoals wij die kennen. ledere gelovige heeft de roeping om Christus in de wereld tegenwoordig te
stellen (de Christusrepresentatie), zie 2 Korinthiérs 3:3.” Lekkerkerker® vult dat als volgt in: “Wie de
Christusrepresentatie voor alles betrekt op de gemeente als leesbare brief van Christus, begrijpt
waarom de Heidelberger® van het drievoudig ambt van Christus terstond overgaat op het drievoudig
ambt van de christen en alleen in het voorbijgaan spreekt over mensen die bij de gemeente
aangesteld zijn voor het opzicht.” In deze gedachtegang gaat de gemeente vooraf aan het ambt.
Christus — gemeente — ambt tegenover de meer hiérarchische lijn Christus — ambt — gemeente. Van
belang is ook zijn conclusie: “Beide gedachtegangen zullen elkaar voortdurend moeten corrigeren. In
ieder geval brengt dit met zich mee een wederzijdse verhouding van afhankelijkheid tussen ambt en
gemeente.”’° Zo ook H.N. Ridderbos! en Koffeman.*?

Koffeman haalt in zijn boek over kerkrecht het BEM — rapport van de Wereldraad van Kerken®® aan
dat bij het ambt inzet met ‘de roeping van het gehele volk van God’.** Daarin ligt ook de strekking
van de in onze traditie veel gebruikte uitdrukkingen als ‘algemeen priesterschap van de gelovigen’ en

4 Dr. C. Graafland, Gedachten over het ambt, 1999, p. 26/27 “We mogen immers aannemen, dat alle kerken
voor hun keuze voor een bepaalde ambtstoerusting hun fundament gezocht hebben in de Schrift. Dan moet er
wel enige aanleiding zijn om aan te nemen, dat de Schrift iets van die pluriformiteit laat zien.” En zegt hij,
“laten we als gereformeerden bescheiden zijn, ook wij kunnen er niet zondermeer van uitgaan dat we onze
eigen gereformeerde ambtsopvatting zonder meer uit de Schrift kunnen halen”.

5 Dr. J. van Bruggen, Ambten in de Apostolische Kerk. Een exegetisch mozaiek. Kampen 1984

5 Dr. A.F.N. Lekkerkerker, Oorsprong en funktie van het ambt, 1971, p 150. “Vanaf de Quakers tot en met de
Rooms-Katholieke Kerk kan men zich op bepaalde gedeelten van het nieuwe Testament beroepen” en “Vanuit
het evangelie op andere plaatsen en andere tijden mogen (wij) in de vrijheid des Geestes zoeken naar die
ambtelijke uitdrukkingen, die de voortgang van het Woord en de opbouw der gemeente het best kunnen
dienen”.

72 Korinthiérs 3:2,3 “Onze brief zijt gij, geschreven in onze harten, kenbaar en leesbaar voor alle mensen, daar
gij toont een brief van Christus te zijn, door onze dienst opgesteld...”

8 Lekkerkerker, p.163

% Heidelberger Catechismus, vr/antw. 32

10 Lekkerkerker, p 164.

1 H.N. Ridderbos, Rondom het Woord, mei 1966, p 166

12 ). Koffeman, Het goed recht van de kerk, Kampen 2009, p 144 “Het ambt komt niet op uit het volk Gods.
Ambtsdragers vervullen hun ambt echter evenmin los van het volk van God.”

13 Faith and Order Commision, Baptism, Eucharist, Ministry, Faith and Order Paper 111, Geneva 1982

14.J. Koffeman, Het goed recht van de kerk, Kampen 2009, p. 146 “Tot de kerk behoren betekent leven in
gemeenschap met God de Vader door Jezus Christus in de Heilige Geest. Het gehele volk van God is geroepen
in de wereld te getuigen, God te prijzen, de naaste te dienen, het evangelie te verkondigen, het geloof te
belijden, rekenschap te geven van de hoop, op te komen voor verdrukten en te strijden voor vrijheid en
waardigheid”.



10

12

14

16

18

20

22

24

26

Code: LV2013 02.02.04
pag. 6 van 20

‘ambt van alle gelovigen’.?® En nadat hij Zondag 12 van de H.C. heeft aangehaald concludeert hij: “En

dat raakt allen in de gemeente van de Heer: ook ambtsdragers zijn en blijven voor alles leken”.®

Ook in de kerkorden van de Protestantse Kerk in Nederland?” en de Gereformeerde Kerken
vrijgemaakt®® wordt allereerst gesproken over de roeping en de taak van de gemeente in de dienst
aan het Woord van God.

Het ambt van alle gelovigen is fundamenteel voor het functioneren van de christelijke gemeente. Alle
gelovigen samen hebben de roeping om onder leiding van de Heilige Geest dienstbaar te zijn aan het
Woord van God in de prediking van het Evangelie, de viering van doop en avondmaal etc., zoals dat
in de PKO geformuleerd is. De gemeente wordt geregeerd door Christus, Hij is de hoogste
ambtsdrager in zijn gemeente.

2.3 Een dunne wand

In het N.T. komen we de woorden ambt en ambtsdrager niet tegen. Wel lezen we dat er vanaf het
allereerste begin oudsten waren, in verschillende groepen. Die in Jeruzalem en in de
zendingsgemeenten. Zie Van Bruggen.?® Twee keer lezen we van mensen die door Christus in de
gemeenten zijn aangesteld, apostelen, profeten, evangelisten, herders en leraars.?® Twee daarvan
komen we nu niet meer als zodanig tegen, namelijk de apostel en de profeet.

Naast de ambtsdragers waren er ook allerlei diensten en charismata in de gemeenten.?! Diensten of
bedieningen die in de loop der eeuwen geévolueerd zijn. In de Hervormde Kerkorde van 1951
worden ze naast de ambten genoemd.?? Ook in onze kerken bestaan er zulke diensten, maar zonder
kerkordelijke verankering. Tussen ambt en bediening blijkt overigens een dunne wand te bestaan.
Illustratief is in dit verband de positie van de diaken. Is hij wel of geen ambtsdrager? Behoort hij wel
of niet tot de kerkenraad? In het Nieuwe Testament is hij vooral de dienaar naast de oudste.?
Verder zijn er naast de ambten en bedieningen allerlei functies en taken die door gemeenteleden
vervuld kunnen worden (koster, organist, commissie van beheer etc.).

15 Koffeman, p147 “Als gesproken wordt van een ‘koninkrijk van priesters’ of een ‘koninklijk priesterschap’, dan
wordt de rol van dit ene volk van God onder de twee gestalten van Israél en de gemeente van Christus, te
midden van de volkerenwereld aangeduid: dit volk staat met een priesterlijke opdracht in de menselijke
gemeenschap”.

16 Koffeman, p 147

7 protestantse Kerkordening: (1) De gemeente, daartoe begenadigd door de Geest, is geroepen tot de dienst
aan het Woord van God in de prediking van het Evangelie en de viering van doop en avondmaal in de openbare
eredienst, in de dienst van de gebeden, in de missionaire arbeid, in het diaconaat, in de herderlijke zorg, in de
geestelijke vorming en ook in alle andere arbeid tot opbouw van het lichaam van Christus.

(2) Alle leden van de gemeente zijn geroepen en gerechtigd hun gaven aan te wenden tot vervulling van de
opdracht die Christus aan de gemeente geeft.

18 Nieuwe Kerkorde GKv: Het verdient de voorkeur positief te beginnen bij de oorsprong van alle ambtsdienst
in de gemeente: Christus. Hij regeert en geeft ambtsdragers aan de gemeente (...). Christus schakelt daarbij de
gemeente in (...). Dat is de bijzondere samenloop van de roeping van boven en de roeping van beneden.

19 van Bruggen, hoofdstuk IlI

20 Efeze 4:11,12; 1 Korinthiérs 12:28

211 Korinthiérs 12: 1-11

22 Lekkerkerker, p 20, 186-191. “Evangelist, bediening in de zendingsarbeid, jeugdwerkleider, katecheet,
pastoraal medewerker, hulpprediker, diakonale bediening”.

B Van Bruggen, p. 114-116



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

34

36

38

40

42

Code: LV2013 02.02.04
pag. 7 van 20

In verband met ons onderwerp is het interessant om te zien op wat voor manier de gemeenten
homoseksuele broeders en zusters aanvaarden, hen inschakelen in allerlei diensten en commissies,
hen bepaalde taken opdragen en in een enkel geval willen roepen tot het ambt. We maken daarbij
dankbaar gebruik van de door onze commissie in 2011 gehouden enquéte.

2.4 Enquéte

In de enquéte die gehouden is onder de plaatselijke Nederlands Gereformeerde Kerken in 2011 (van
de 90 aangeschreven kerken hebben 64 de enquéte ingevuld) wordt een aantal vragen gesteld over
het aanvaarden als lid van de gemeente van broeders en zusters die een homoseksuele relatie
hebben alsmede over het vervullen van niet-ambtelijke functies en van de ambten van ouderling en
diaken door hen. De reacties waren divers, al hadden veel gemeenten, circa 30, (nog) geen standpunt
ingenomen. Maar er bestaat binnen de kerken geen eenstemmigheid, dat moge duidelijk zijn. Er zijn
kerken (5) die samenlevende homoseksuele broeders en zusters niet aanvaarden als leden van de
gemeente. Eén kerk voert een afhoudend beleid. Een groter aantal kerken aanvaardt hen wel en
verleent hun de toegang tot de viering van het heilig avondmaal (dit geldt voor 24 kerken), maar voor
deze gemeenten is de stap naar het ambt te groot. Negen kerken geven aan een besluit te hebben
genomen dat niet-ambtelijke functies openstaan voor de bedoelde broeders en zusters, terwijl één
gemeente besloten heeft ook het ambt open te stellen (maar dit nog niet heeft geéffectueerd).
Achttien kerken hebben besloten dit niet te doen. Het dragen van gemeenteleden in hun “nood”
betekent voor deze kerken blijkbaar niet dat zij ook leiding kunnen geven aan de gemeente. De
vraag of “broeders en zusters met een homoseksuele relatie die belijdend lid zijn van de gemeente
en mogen deelnemen aan de viering van het heilig avondmaal, alleen al vanwege de homoseksuele
relatie niet mogen worden geroepen tot het ambt van ouderling of diaken” wordt door 30 kerken
bevestigend beantwoord. Blijkbaar is het ambt voor de meeste kerken een brug te ver. De enquéte
geeft geen antwoord op de vraag waarom aan de ene kant broeders en zusters wel lid mogen zijn
van de gemeente en genodigd worden tot de maaltijd van de Heer, maar in de meeste gevallen niet
dienstbaar mogen en kunnen zijn in een niet-ambtelijke functie en in nog mindere mate in het ambt.
De enquéte, en dat dient gezegd te worden, was overigens in de eerste plaats bedoeld om de stand
van zaken te beschrijven.

2.5 Overwegingen bij de enquéte

Uit de enquéte blijkt dat broeders en zusters die een homoseksuele relatie hebben in 24 gemeenten
het ambt van alle gelovigen vervullen. Zij nemen deel aan het heilig avondmaal en aan allerlei
activiteiten binnen de gemeenten. In een veel kleiner aantal van deze gemeenten (9) mogen deze
broeders en zusters niet-ambtelijke taken vervullen. Niet duidelijk is of dit diensten (bedieningen)
betreft of andere taken en functies. Eén kerk heeft het voornemen om ook het ambt voor deze
broeders en zusters open te stellen. Dat er grote terughoudend bestaat tegen de homoseksuele
ambtsdrager heeft klaarblijkelijk te maken met het gewicht dat aan het ambt wordt toegekend. Het
is alleen daarom al nodig om daar dieper op in te gaan.

Koffeman zegt in zijn boek: “Moet er een ambt of moeten er zelfs verschillende ambten zijn in de
kerk? Als dat zo is, aan welke eisen moet een functie in een kerkelijke gemeenschap dan voldoen om
echt van ‘ambt’ te kunnen spreken? Hier liggen in het kerkrecht de lastigste en de theologisch het



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

Code: LV2013 02.02.04
pag. 8 van 20

meest beladen vragen. Op dit punt gaan de wegen ook oecumenisch uiteen. Als hierover
oecumenische overeenstemming zou worden bereikt, zouden de kerkelijke verhoudingen totaal
veranderen.”?* Een veelzeggend citaat waarmee de complexiteit van het ambt wordt omschreven.

2.6 Van boven of van beneden

Er vallen wel een paar lijnen te trekken, zoals we al eerder gezien hebben. Enerzijds de lijn: Christus —
ambt — gemeente, anderzijds de lijn Christus — gemeente — ambt. Of zoals Koffeman het formuleert:
“Is het ambt sacramenteel of is het functioneel te verstaan? Ontleent het ambt zijn gezag aan God of
aan de gemeente? Representeert de ambtsdrager Christus of functioneert hij of zij bij de gratie van
de gemeente?”?®

In het katholieke, episcopale kerkmodel staat de persoon van de bisschop centraal, hij belichaamt de
eenheid van de kerk, waarvan de oorsprong in Christus ligt. Tussen Christus en de gemeente staat
het priesterambt en de priester speelt een beslissende rol in de bemiddeling van Gods heil .2

Lijnrecht tegenover dit katholieke model staat het congregationalistische model, dat zijn
uitgangspunt heeft genomen in het algemeen priesterschap der gelovigen. De kerk vindt haar
oorsprong nhiet in een goddelijk, maar in een menselijk initiatief.?’

Het gereformeerde of presbyteriale model staat hier tussen in, met alle nuances die teruggaan op de
reformatoren van het eerste uur. Enerzijds ligt er een belangrijk accent op het ambt, met name op
“de rol van de kerkenraad, die de plaats inneemt van de bisschop, en heel in het bijzonder die van de
predikant, aan wie de bediening van het Woord en de sacramenten is toevertrouwd.”?® Anderzijds
“is het duidelijk dat niets en niemand zich tussen de gelovige en Christus moet nestelen. Jezus
Christus is de ‘enige, algemene bisschop en het enige Hoofd van de kerk’(NGB art. 31).” %

Binnen het brede spectrum van de gereformeerde kerken worden de accenten verschillend gelegd.
Nu eens ligt de nadruk op het ambt als gave van God en op de ambtsdrager als representant van
Christus door wie Hij zijn gemeente wil regeren, dan weer ligt het accent op het ambt van alle
gelovigen in een meer congregationalistische lijn, waarbij men in plaats van het woord ‘ambt’ liever
het woord ‘dienst’ gebruikt. Trimp spreekt in dit verband van functionalisering en horizontalisering
van het dienstbetoon in de gemeente.>°

Op deze laatste lijn beweegt zich de ambtsopvatting binnen onze kerken; het rapport CoA
formuleert het heel eenvoudig : “de “huisstijl” van de NGK is om kerk te zijn te definiéren vanuit de

lokale gemeente en de gaven van de gelovigen.”3!

, wat overigens volgens de commissie in het AKS
niet zo duidelijk meer doorklinkt. Daar ligt het, zoals het in de DKO en de daarvan afgeleide

kerkordeningen geformuleerd staat, veel genuanceerder.

24 Koffeman, p 137

% Koffeman, p 150

26 van den Brink en van der Kooi, Christelijke dogmatiek, p 528
27 |dem, p 527

28 |dem, p 528

2 |dem, p 528

30 C. Trimp, Ministerium, p. 116

31 Commissie onderzoek Ambtsvisie, p 8



10

12

14

16

18

20

22

24

26

Code: LV2013 02.02.04
pag. 9 van 20

3. Het eigene van het ambt
3.1 Meerwaarde

Koffeman sluit in zijn boek over het kerkrecht aan bij de Duitse kerkrechtdeskundige Martin
Honecker®? die de meerwaarde van het ambt heel scherp formuleert3, met de opmerking: Maar het
gaat in het ambt primair om de bediening van Woord en sacramenten. Het samenkomen rond
Woord en sacrament vormt het hart van het gemeente zijn.3* De legitimiteit van het ambt is dus in
de eerste plaats niet kerkordelijk van aard, maar geestelijk.

Over het algemeen wordt het karakteristieke van het ambt of de meerwaarde van het ambt gezocht
in het feit, dat men er toe aangesteld is of er toe geroepen wordt op grond van de gaven die men
ontvangen heeft. Koffeman verwijst naar het Lima-rapport dat onderscheidt maakt tussen charisma,
dienst (ministry) en kerkelijk ambt (ordained ministry). ‘Charisma’ verwijst naar de gaven van de
Geest die aan elk lid van het lichaam van Christus zijn gegeven. ‘Dienst’ verwijst naar de roeping van
het hele volk van God. ‘Kerkelijk ambt’ heeft betrekking op personen die een charisma hebben
ontvangen en die door de kerk door ordinatie voor hun taak zijn aangesteld, onder aanroeping van
de Geest en handoplegging, en gericht op de zorg voor de getrouwe verkondiging van het evangelie
en voor de nederige dienst in naam van Christus.?® Een primaire voorwaarde voor ordinatie3®
(wijding) is de roeping. De gereformeerde traditie heeft hierop vanouds een sterk accent gelegd. Als
essentieel voor het bijzondere ambt, in onderscheid van het ambt van alle gelovigen, ziet zij dat
naast de vocatio interna de vocatio externa komt, naast de roeping door God de roeping die van de
gemeente uitgaat.

3.2 Christusrepresentatie

In hoeverre mogen we achter de ambtsdrager Christus zelf zien? Dat is een vraag die door de
eeuwen heen een rol gespeeld heeft in de discussie over het ambt. En op welke manier
representeert de ambtsdrager zijn Heer Jezus Christus? Koffeman wijst er op dat een ambtsdrager
niet eigenmachtig optreedt, maar als gezondene, in naam van Jezus Christus®’. Met name is dat het
geval als het gaat om de ambten die te maken hebben met de bediening van het Woord, dit in

32 M. Honecker, ‘Kirchenrecht II’, in Theologische Realenzyklopidie 18, 1989, 743

33 Koffeman, p. 140 “De theologische kernvraag van het kerkrecht is echter die naar de geestelijke legitimiteit
van verkondiging en sacramentsbediening. Op grond waarvan wordt er verkondigd en worden Woord en
sacrament bediend? Met welk geestelijk recht spreekt iemand van de kansel in de naam van de Heer, of doopt
iemand een kind op de naam van de drie-enige-God? Hoe kunnen zulke grote dingen in de handen van mensen
liggen?”

34 Koffeman, p 141

35 Koffeman, p 143, 144

36 Koffeman, p 144 “De ordinatie is (dus) bepalend voor het kerkelijke ambt. Het Lima-rapport onderscheid drie
aspecten: het gaat om erkenning van de gaven van de Geest in het betrokken gemeentelid, om een bede tot
God om zijn geest voor betrokkene en tegelijk om een — door veel kerken sacramenteel geduid — teken van de
verhoring van dat gebed: de kerk ordineert in het vertrouwen dat God, die trouw is aan zijn belofte in Christus,
op sacramentele wijze in contingente historische vormen van banden tussen mensen doordringt en ze voor zijn
doel gebruikt.”

37 Koffeman, p. 152 “Zij handelen in die zin in persona Christi; zij representeren Hem. Representatie in deze
betekenis is echter geen plaatsvervanging van Christus, maar veeleer plaatsbekleding: degenen die
representeert neemt niet de volmachten van de Gerepresenteerde over, maar kan en mag juist alleen
functioneren in een voortdurende en levende verwijzing naar de Gerepresenteerde, in de kracht van de Heilige
Geest”.



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

Code: LV2013 02.02.04
pag. 10 van 20

onderscheid van de ambten die primair opkomen uit de gemeente en die op verschillende manieren
de gemeente vertegenwoordigen®. Zij zijn herders die in navolging van de grote Herder der schapen,
Jezus Christus, leiding geven aan de kudde van God. De apostel Petrus roept de oudsten in de
gemeente op om de “kudde Gods te hoeden... als voorbeelden voor de kudde”*. Een ambtsdrager is
verantwoordelijk voor het geheel van de gemeente. Hij heeft bevoegdheden die gemeenteleden niet
hebben, zoals dat ook in het bevestigingsformulier staat: “het bezoeken van de leden van de
gemeente en met hen te spreken over de heerlijkheid van de dienst des Heren. Zij moeten, waar dat
nodig is een vermanend woord spreken en zo nodig de christelijke tucht oefenen. Dit alles naar het
woord van Paulus gericht tot de oudsten van Efeze: “Ziet toe op u zelf en op de gehele kudde,
waarover de Heilige Geest u tot opzieners gesteld heeft, om de kudde Gods te weiden, die Hij zich

door het bloed van zijn Eigene verworven heeft” .*°

Om leiding te kunnen geven moet een ambtsdrager dus met gezag kunnen spreken, gezag dat hij
ontleent aan de zalving met de Heilige Geest, zoals dat in de handoplegging wordt uitgebeeld.
Ambtsdragers moeten daarom ook goed bekend staan, zij hebben, zoals Petrus zegt, een
voorbeeldfunctie zowel naar binnen*! als naar buiten® toe. In zijn tweede brief* tekent Petrus ons
de gelovige naar Gods hart: de man, de vrouw, die een vroom leven leidt met eigenschappen die
hem/haar vruchtbaar maken in de wereld. Zulke gelovigen zijn voorbeelden voor anderen. En dat
geldt in het bijzonder voor hen die leiding moeten geven in en aan de gemeente van Christus.

Wanneer we het geheel overzien en de beide lijnen naast elkaar zetten, dan kunnen we concluderen
dat het ambt niet opkomt vanuit de gemeente, maar in de eerste plaats van boven komt, door
Christus is gegeven, zoals Paulus schrijft in zijn brief aan de gemeente van Efeze**. Het ambt vindt zijn
oorsprong in Christus die door het ambt voor zijn gemeente zorgt. De wijze waarop het ambt in de
praktijk wordt ingevuld, verschilt per traditie.

3.3 Ambten en bedieningen in de gemeenten

In het Nieuwe Testament komen we de oudsten tegen. Allereerst die in Jeruzalem. Merkwaardig
genoeg weten we niet waar ze vandaan komen. Nergens wordt hun verkiezing vermeld in
tegenstelling tot de oudsten die op het zendingsveld per plaats worden aangesteld en die ook alleen
voor die éne plaats hun verantwoordelijkheid ontvangen (Hand. 14:23 ‘in elke gemeente’; 20:17 ‘de
oudsten van de gemeente’(te Efeze); 20:28-13)%. Zij zijn nauw verbonden met Jakobus, de broer van
Jezus, en worden in de regel op één lijn gesteld met de apostelen wat hun gezag betreft, zodat Van
Bruggen concludeert hen niet te beschouwen als voorgangers van de plaatselijke kerk*®. Het woord
presbuteroi dat voor hen gebruikt wordt is ook veel breder dan het woord ouderling. Het betekent

38 Koffeman, p. 153

391 Petrus 5: 2-4

40 Handelingen 20:28

411 Timotels 4:12, Titus 2:7

42 1 Timothels 3:7 “Verder moet hij buiten de gemeente een goede reputatie hebben, zodat hij niet in
opspraak komt en door de duivel wordt gestrikt.”

432 Petrus 1:3-11

44 Efeze 4;11-12 “En Hij heeft sommigen gegeven als apostelen, anderen als profeten, weeranderen als
evangelisten en nog weer anderen als herders en leraars, 12 om de heiligen toe te rusten tot het werk van
dienstbetoon, tot opbouw van het lichaam van Christus...,”

45 Van Bruggen, p 80

4 |dem, p 81



10

12

14

16

18

20

22

24

Code: LV2013 02.02.04
pag. 11 van 20

‘oudere mensen’ (tegenover ‘jongere mensen’: Hand. 2:17; ‘vooraanstaande personen (de oudsten
in het Sanhedrin: Hand. 4:5.8.23; 6,12; 23:14; 24:1; 25:15); ‘aangestelde voorgangers’(Hand. 14:23;
20:17).4” Uit Hand. 20:28 valt op te maken dat deze laatsten waarschijnlijk zijn aangesteld.*®

Paulus heeft in de plaatsen waar hij gemeenten stichtte oudsten aangesteld of aangewezen (Efeze
20:28; vergelijk ook 1 Kor. 12:28 en Rom. 12: 6-8). In de brief aan Titus draagt hij zijn medewerker op
om in alle plaatsen oudsten aan te stellen.* In 1 Timothes 4:14 lezen we dat dit waarschijnlijk
gebeurde onder handoplegging van de gezamenlijke oudsten. Verder wordt niets over hun
aanstelling vermeld.

3.4 Diakenen

Naast de oudsten komen we nog een aantal andere diensten tegen, bijvoorbeeld de “zeven” in
Handelingen, die door de discipelen/volgelingen van de Here Jezus (de gemeente?) in Jeruzalem
worden verkozen. Wat hun positie precies geweest is, weten we niet. Zij namen bepaalde taken over
van de apostelen; sommigen zien hen als diakenen.

Over de diakenen lezen we weinig in de brieven van Paulus. Alleen in 1 Timotheis komen zij iets
meer uit de verf. Verder worden zij genoemd in Fil. 1:1. Maar over de invulling van hun taak is binnen
de nieuwtestamentische context niet veel bekend. Ook Graafland constateert dat het moeilijk valt uit
te maken wat precies hun plaats en werk in de gemeente is geweest, ook wat de armenzorg
betreft.>° Zo ook Van Bruggen, die de diaken ziet in het verlengde van de opziener. “De apostel ziet in
1 Tim. 3 de kwaliteit van het opzienersambt uitstralen over allen die de opzieners behulpzaam zijn als
dienaars in de gemeente®, maar “geeft in zijn brieven geen duidelijk omschreven taak”.>? Datzelfde
geldt ook voor de vrouwen die in hetzelfde hoofdstuk genoemd worden. Zijn zij diaconessen geweest
of zusters die dezelfde taken uitvoerden als de diakenen? In ieder geval lezen we niets over hun
verkiezing, roeping of ordinantie.

47 |dem, p 84

48 Hand. 20:18 “Ziet dan toe op u zelf en op de gehele kudde, waarover de Heilige Geest u tot opzieners gesteld
heeft...”

4 Titus 1:5

50 Graafland, p 303. “Wel is het waarschijnlijk, dat zij ook een bestuurlijke taak hebben gehad. Wellicht hebben
zij die uitgevoerd in nauwe samenwerking met de opzieners. Misschien waren zij hun assistenten. Dat zou de
reden kunnen zijn, waarom zij gelijktijdig maar wel op de tweede plaats met de opzieners worden genoemd, en
ook aan hen dezelfde strikte voorwaarden worden gesteld om voor het uitoefenen van hun taak in aanmerking
te komen”.

51 Van Bruggen, p 114/115

52 van Bruggen, p 115 “Men zoek tevergeefs naar een eigen kern van het werk van dienaren”.



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

Code: LV2013 02.02.04
pag. 12 van 20

3.5 Weduwen

Van Bruggen meent dat de weduwen die in 1 Timothels 5 genoemd worden, een eigen speciale taak
hadden in de gemeente en dat zij daarom met ere genoemd dienen te worden. Hij baseert dat op
vers 9, waar de NBG vertaalt “Als weduwe komen in aanmerking...”en de NBV “Als weduwen mogen
alleen vrouwen worden ingeschreven...” en de HSV “Een weduwe mag gekozen worden...”. Hij
vertaalt als volgt: “Een weduwe moet worden aangesteld.... Het werkwoord katalegasthai kan ook
rekruteren betekenen, hetgeen bij Josefus in deze betekenis vaak voorkomt. Het gaat om mensen die
zijn opgeroepen en afgezonderd voor speciale dienst”>. Paulus noemt tal van kwalificaties op,
waaraan zo’'n weduwe moet voldoen; ze moet in ieder geval minstens 60 jaar oud zijn. Maar dan
mag ze ook aangesteld worden in deze bediening®®. Hiertegenover staat Van Houwelingen, die voor
de weduwe geen enkele taak ziet weggelegd in de gemeente®.

4. De Bijbelse vereisten voor het ambt
4.1 De brieven van Paulus

In de eerste brief van Paulus aan Timote(s>® vinden we een opsomming van ‘vereisten’ waar een
opziener en diaken aan moeten voldoen. Een opziener, een diaken moet onberispelijk, een
‘éénvrouwsman’, sober, bezonnen, gematigd, gastvrij en een goede leraar zijn, geen
alcoholverslaafde, niet driftig, vredelievend en vriendelijk, niet geldzuchtig en een goede vader.

In de pastorale brieven wordt van de dwaalleraars het tegenovergestelde gezegd. Ze zijn onbeheerst,
hun onderricht leidt tot verdeeldheid, ze proberen zich te verrijken*’.

Sommige van de vereisten hebben te maken met de cultuur, waarbinnen de gemeente leefde.
Bijvoorbeeld dat men een ‘éénmansvrouw’ moest zijn. Huwelijkstrouw was in die tijd geen
gemeengoed. Velen, zeker in de betere kringen, hadden maitresses en hoererij kwam erg veel voor.
Daartegen wil de apostel in de gemeente een dam opwerpen. En de ambtsdragers dienen daarin een
voorbeeld te zijn.

4.2 Oud of jong

Over het algemeen wordt aangenomen dat de oudsten in de gemeenten ook oudere mannen waren.
Dat hangt samen met de oorspronkelijke betekenis van het woord presbuteros ‘oudere man’.
Mannen en vrouwen van hogere leeftijd stonden in aanzien vanwege hun wijsheid, hun
levenservaring die zij in en aan het leven hadden opgedaan. Uit 1 Timothels 4:12°8 valt op te maken

3 Van Bruggen, p 130

4 Van Bruggen. P 132 “Zulke weduwen komt de eer van kerkelijke aanstelling toe. Van haar mag ook een goede
zorg worden verwacht voor de huisgenoten van God”.

55 Dr.P.H.R. van Houwelingen, Timotels en Titus, Commentaar op het Nieuwe Testament, Kampen 2009, p 124
“Er is geen enkele aanwijzing dat de voorwaarden bedoeld zijn als kwalificaties voor een diaconaal actieve
weduwe, laat staan een omschrijving van haar takenpakket. Terwijl hoofdstuk 3 de kwalificaties voor opzieners
en diakenen formuleert in het heden, staan de voorbeelden van diverse goede daden bij de weduwen in het
verleden”.

%6 1 Timoteiis 3:1-13

57 Van Houwelingen, p. 87

58 1 Timotheis 4:12, “Sta niemand toe dat hij vanwege je jeugdige leeftijd op je neerziet...”



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

Code: LV2013 02.02.04
pag. 13 van 20

dat een jonge man (TimothedUs) in zijn positie zich tegenover een oudere generatie moet
waarmaken®®. Hij moet nog een heel leerproces doormaken en laten zien dat hij vorderingen maakt.

Ook de in 1 Timothels 3 genoemde voorwaarden wijzen er op dat de oudste, de diaken (en de
diacones) mensen met levenservaring moeten zijn, die geleerd hebben om zichzelf te beteugelen.
Nadrukkelijk wordt ook vermeld dat zij hun huisgezin goed moeten kunnen leiden en op waardige
wijze gezag over hun kinderen moeten uitoefenen. We moeten beseffen dat een gezin in die dagen
niet te vergelijken is met onze gezinnen. Een huisgezin was een meergeneratiegezin, waartoe ook
slaven en huispersoneel behoorden, met aan het hoofd de pater familias®.

Ook de in hoofdstuk 5 genoemde weduwen moesten, als ze een positie bekleedden in de gemeente,
op leeftijd zijn®’. Jonge weduwen zijn in de ogen van Paulus nog te wispelturig en doen er beter aan
om te trouwen.

In de gemeenten van het Nieuwe Testament zullen de ambten en diensten door de bank genomen
door ouderen vervuld zijn op grond van hun wijsheid en levenservaring. Zij zijn gematigder en meer
bezonnen dan een jongere generatie, die opvliegender, onrustiger is en nog onvoldoende het leven
geproefd heeft. Hij/zij is veelal nog ongehuwd en heeft daarom nog geen gezinsleven kunnen
opbouwen.

Ook hier zien we vandaag een breuk met het verleden. De kerkenraadsbanken worden nu gevuld
door vaak jonge mannen en vrouwen en in de leiding van clubs en allerlei commissies zitten veel
jonge mensen, die bruisen van energie, maar soms ook gebrek hebben aan geduld en wijsheid. In
hoeverre kijken wij vandaag nog naar de voorwaarden die de apostel stelt aan het leiden en dienen
van de gemeente? Ook hier laten allerlei culturele veranderingen in de samenleving zich gelden.

4.3 Gehuwd of single

Moet een ambtsdrager getrouwd of ongetrouwd zijn? Dat is voor ons vandaag geen vraag meer. In
de kerkenraad zitten gehuwden en ongehuwden en datzelfde geldt voor allerlei taken die in de
gemeente vervuld worden. Het valt uit de spaarzame Schriftgegevens niet op te maken hoe dat was
in de dagen van Paulus. In zijn eerste brief aan Timotheds schrijft Paulus dat een opziener en een
diaken een ‘eenvrouwsman’®? moeten zijn. Van Houwelingen®® onderscheidt in navolging van
Marshall®* vijf opties en kiest voor de laatste optie: de huwelijkstrouw. Dit tegenover die vorm van
het hellenisme, waar een vrije seksuele moraal heerste. Dus geen buitenechtelijke relaties maar
relaties in liefde en trouw. Dit ligt ook in het verlengde van wat Paulus aanbeveelt in 1 Kor. 7:2:
“Maar om ontucht te vermijden moet iedere man zijn eigen vrouw hebben en iedere vrouw haar

9 Van Houwelingen, p 114 “Vanwege zijn jonge leeftijd (neotés) kon dit als een verstoring van de sociale orde
worden beschouwd. Accepteert met een jongere die gezaghebbend onderricht geeft? Wordt leergezag niet
ondermijnd als het niet door iemand van de oudere generatie wordt uitgeoefend?”

80 van Houwelingen, p 87 “Hij was verantwoordelijk voor alle regels en beslissingen, voor de zakelijke belangen,
voor het welzijn... Uit zulke vooraanstaande mensen werden vaak de eerste voorgangers van de christelijke
gemeente gerekruteerd”

61 paulus noemt in vs 9 de leeftijd van 60 jaar

62 1 Timotheiis 3: “de man van één vrouw” (mias gunaikos anér)

83 Van Houwelingen, p.85/86 1. lemand die (voor zijn bekering) geen bigamie heeft gepleegd 2. lemand die
gehuwd is en dus niet celibatair leeft. 3.lemand die niet is hertrouwd na de dood van zijn levenspartner 4.
lemand die niet hertrouwd is na een echtscheiding. 5. lemand die trouw is aan zijn huwelijkspartner.

4 1.H. Marshall, The Pastoral Epistles. (International Critical Commentary [=ICC-2]), p 155/156



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

34

Code: LV2013 02.02.04
pag. 14 van 20

6> senoemd. Ook de

eigen man”. In 1 Timothelis 5:9 wordt de oudere weduw een “eenmansvrouw
bepaling dat een opziener en een diaken®® hun eigen huisgezin goed moeten besturen suggereert dat

een ambtsdrager een getrouwde man is.

Duidelijk mag zijn dat een leidinggevende op het gebied van de huwelijkstrouw een voorbeeld voor
de gemeente moet zijn, dit in tegenstelling tot de leidinggevenden in de Grieks-Romeinse cultuur
waar buitenechtelijke relaties schering en inslag waren. Zeker in de “betere” kringen had men naast
de wettige echtgenote, bij wie men kinderen had, nog andere relaties, zowel vrouwelijke als
mannelijke (zie in dit verband ook hoofdstuk 7 van het rapport). Paulus stelt in verschillende brieven
deze heidense huwelijksmoraal aan de kaak. In 1 Korinthe 7:2 schrijft hij: “Maar laat vanwege allerlei
vormen van hoererij iedere man zijn eigen vrouw hebben en iedere vrouw haar eigen man.” De
nadruk ligt bij Paulus op die vormen van ontrouw, zoals je die in de cultuur van zijn dagen
tegenkwam. Geen relaties naast je huwelijk, maar trouw zijn aan die ene.

Hoe deze woorden van Paulus moeten worden verstaan, kan per cultuur verschillen. In de Grieks-
Romeinse cultuur klinken deze woorden tegen de achtergrond van de verseksualiseerde
huwelijksmoraal. In een cultuur waarin polygamie normaal is, zal dit woord vooral daartegen gericht
zijn. Zendingsarbeiders in Afrika en elders hebben daar in de praktijk mee te maken gekregen en
hebben daar in wijsheid mee moeten leren omgaan. Zoals in het Oude Testament lange tijd het
hebben van meerdere vrouwen (Abraham, Jakob, David, Salomo) door de Here God werd
getolereerd, zo gebeurde dat ook in de Afrikaanse cultuur waarin het geloof wortel schoot. Er was
tijd voor nodig om het huwelijk in ere te herstellen en om toe te groeien naar wat God bedoelde bij
de schepping van de mens.

Aan de andere kant horen we in 1 Korinthiérs 7 Paulus een pleidooi voeren voor de ongehuwde
staat. Doet hij dat in navolging van Christus die zegt (Matt. 19:12) “Er zijn er die zichzelf gesneden
hebben ter wille van het koninkrijk der hemelen”? Wie getrouwd is, is minder inzetbaar voor het
koninkrijk van God dan wie niet getrouwd is®’. De Jong voert op grond hiervan een pleidooi voor het
vrijwillige celibaat als een zinvolle optie in onze tijd®. Sinds het concilie van Nicea (325) was het
diakens, priesters en bisschoppen verboden om na hun wijding te trouwen. Pas na het concilie van
Trente (1545-1563) werd dit verbod in de Rooms Katholieke Kerk serieus nageleefd. Al bleek in veel
gevallen het leven sterker dan de leer.

In bepaald opzicht zijn onze Heer en Paulus moderner dan de cultuur van hun dagen. Met het oog op
het koninkrijk van God doorbreken zij patronen, die voor veel culturen belangrijk zijn, zoals het
huwelijk en daarmee ook het krijgen van kinderen. Een ongehuwde was een uitzondering; men
behoorde te trouwen en trouwde soms tegen heug en meug. Huwelijken in de hogere kringen waren
niet zelden gearrangeerde huwelijken. De Here Jezus en Paulus wijzen er op dat je ook bewust voor
het ongehuwd zijn kunt kiezen met als motief: dienstbaar zijn aan het Koninkrijk van God. De

85 van Houwelingen, p. 124 “Dat een weduwe ‘eenmansvrouw’ moet zijn geweest, is het spiegelbeeld van de
eis die door Paulus in 3:2 aan opzieners werd gesteld: ‘eenvrouwsman’.

66 1 Timothels 3:4,5,12

67 1 Kor. 7: 32-34 “Een ongetrouwde man draagt zorg voor de zaak van de Heer en wil de Heer behagen. Een
getrouwde man draagt zorg voor aardse zaken en wil zijn vrouw behagen...” Hetzelfde wordt van de vrouw
gezegd.

% Drs. H. de Jong, Trouwen, scheiden en alleen blijven, Kampen, 1997



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

34

36

Code: LV2013 02.02.04
pag. 15 van 20

ongehuwde van toen is echter niet te vergelijken met de single van vandaag. De single van vandaag
vindt zijn identiteit voor een belangrijk deel in zijn ongehuwd zijn®°.

4.4 Verslaafd

Alcoholverslaving was blijkbaar een veel voorkomend euvel, anders zou Paulus dit niet zo expliciet
vermeld hebben. Naast positieve adviezen geeft de Schrift ook negatieve adviezen met betrekking
tot alcoholgebruik’. In Efeze 5: 18 lezen we: “Bedrink u niet, want dat leidt tot uitspattingen, maar
laat de Geest u vervullen...” Dat laatste is wezenlijk: laat de Geest u vervullen. Wat Paulus zegt van de
wijn, geldt voor alle verslavingen waar wij in onze tijd mee te maken hebben. Drugs, seks enz.
brengen een kwade geest over de mens. En zo kan men geen voorbeeld voor de gemeente zijn.

4.5 Een goede vader

Een ander voorbeeld betreft wat de apostel zegt in de vss. 4 en 5 van 1 Tim. 3: “Hij moet goed leiding
geven aan zijn eigen huis, zijn kinderen onderdanig houden, in alle waardigheid. Want als iemand
niet weet hoe hij leiding moet geven aan zijn eigen huis, hoe zal hij voor de gemeente van God zorg
dragen?” In de cultuur van die tijd is de vader is de pater familias, niet alleen over zijn kinderen, maar
ook over het personeel dat deel uitmaakt van de familie. “Leidinggevende capaciteiten zijn nodig om
‘vol waardigheid’ (Willibrordvertaling) gezag uit te oefenen over de kinderen” zegt een commentaar.
De relevantie van de eis die Paulus stelt, lijkt in die cultuur evident te zijn geweest. In de eer- en
schaamtecultuur van die tijd hing het aanzien dat iemand had nauw samen met de mate waarin hij
controle uitoefende over zijn familie. lemand die geen greep had op zijn familie toonde hiermee per
definitie aan geen goed leidinggevende te zijn. Als pater familias had hij immers wel de autoriteit,
maar blijkbaar niet de capaciteiten om die autoriteit uit te oefenen.

Voor het verstaan van de Schriften in onze tijd is fijngevoeligheid vereist. Hoe lezen wij vandaag dit
vereiste in een veranderde cultuur, waarin ook de individualiteit van het kind meer tot z'n recht
komt? Ook al kennen wij niet meer de gezinsstructuur van de tijd van de Bijbel en ligt de verhouding
tussen ouders en kinderen nu anders dan toen, de grondstructuur is dezelfde. Het gezag dat een
vader toen had, is zonder meer anders dan vandaag. Een kind gaat tegenwoordig op jongere leeftijd
een eigen weg, een ouder (een moeder is in onze cultuur net zo belangrijk voor de opvoeding als een
vader, ook in het uitoefenen van gezag) draagt in onze tijd slechts tot op een bepaalde leeftijd
verantwoordelijkheid voor zijn/haar kinderen. Vandaag kunnen we een ouder die geroepen wordt
om ouderling te worden, soms met een beroep op Paulus horen zeggen: ‘Ik kan mijn gezin niet goed
besturen en mijn kinderen gaan hun eigen weg; kan ik dan wel leiding geven aan de gemeente en
andere ouders op dit punt vermanen?’ Hoe begrijpelijk deze vragen op zich ook zijn (er spreekt
immers verlegenheid uit over de gegeven opvoeding), het vereiste dat Paulus stelt, was dusdanig
nauw verweven met de toenmalige cultuur dat het rechtstreeks daarvan doortrekken naar onze tijd
niet goed mogelijk is. De gezagsstructuur binnen het gezin is vandaag immers heel anders (denk ook
aan de hedendaagse man-vrouw verhouding). Ook de toegenomen individualisering binnen onze
maatschappij speelt hierbij een belangrijke rol.

9 Ad de Bruijne, Open en kwetsbaar, p 68 “Dat geldt overigens ook voor het moderne fenomeen van de
alleenstaande of ‘single’. Dat gaat verder dan de ‘ongehuwde’ uit de traditie, omdat ook in de moderne ‘single’
sprake is van geprofileerde identiteit”.

70 0.a. Spreuken 20:1 “Van wijn wordt je een spotter, van drank een braller, wie zich bedrinkt, verliest zijn
verstand.”



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

34

36

38

40

Code: LV2013 02.02.04
pag. 16 van 20

Overigens kan nog wel de vraag gesteld worden of in het hedendaagse denken over het ambt het
aspect van het gezag nog wel voldoende uit de verf komt. Wij gebruiken niet meer de term
‘opziener’, maar hebben het over ‘ouderling’ of ‘oudste’. Wij leggen het accent meer op de
herderlijke taak dan op het geven van leiding, terwijl dat laatste element toch niet gemist kan
worden. Het is dan ook niet verwonderlijk dat vandaag de roep om geestelijk leiderschap in de kerk
weer luider klinkt.

4.6 Echtscheiding

Op het punt van de huwelijkstrouw hanteert de Schrift een hoge norm. De Heer Jezus zegt in
Mattheis 19: 6: “Dus, wat God samengevoegd heeft, laat de mens dat niet scheiden” eninvs. 9:
“Maar |k zeg u: wie zijn vrouw verstoot anders dan om hoererij en met een ander trouwt, die pleegt

IM

overspel, en wie met de verstotene trouwt, pleegt ook overspel.” De apostel Paulus is niet minder
duidelijk wanneer hij in 1 Korinthe 7: 10-11 zegt: “Maar de gehuwden beveel ik — niet ik, maar de
Heere — dat een vrouw niet zal scheiden van haar man, - en als zij toch gaat scheiden, moet zij
ongehuwd blijven of zich met haar man verzoenen — en dat een man zijn vrouw niet zal verlaten.”
Zowel de Heer Jezus als de apostel Paulus geven een heel duidelijk voorschrift ten aanzien van
echtscheiding en hertrouw. Echtscheiding wordt door de Schrift verboden met één uitzondering:
overspel. En hertrouw na echtscheiding is Bijbels gezien geen optie. Een huwelijk dat in de hemel
gesloten is, is onverbrekelijk, tenzij er sprake is van hoererij. Hoe er in de praktijk met gescheiden

broeders en zusters werd omgegaan is moeilijk te achterhalen, maar de norm lag hoog.

In dit verband kunnen we opmerken dat Paulus in Korinthe 7 ingaat tegen de gangbare lijn van de
Schrift (“Het is niet goed, dat de mens alleen is...” Gen. 2:18), wanneer hij zegt: “Ik denk dat dit goed
is met het oog op de aanstaande (tegenwoordige) nood, namelijk dat het voor een mens goed is om
zo te zijn” (vs 26) en (vs 28) “Maar ook als u trouwt, zondigt u niet. Ook als een meisje, dat nog
maagd is, trouwt, zondigt ze niet. Zulke mensen echter zullen wel verdrukking hebben in het vlees en
dat wil ik u besparen.” Hoewel trouwen en kinderen krijgen een van Godswege gegeven opdracht is,
relativeert Paulus toch het gewicht van deze opdracht; het huwelijk is bij hem hoog in ere, maar is
geen must. Er zijn volgens Paulus tal van redenen om van het huwelijk af te zien. In de eerste plaats
de nood van de tijd. Wat die nood inhield, vermeldt Paulus niet, maar er kunnen zich situaties
voordoen (oorlog, vervolging) waarin het beter is om ongehuwd te blijven. Op zich is dit een negatief
motief. Vervolgens noemt hij ook een positief motief in vs. 32: “De ongehuwde draagt zorg voor de
dingen van de Heere, hoe hij de Here zal behagen.” Wie niet trouwt, zal zich met des te meer energie
kunnen inzetten voor het Koninkrijk van God. Wat Paulus hier te berde brengt is geen gebod, maar
een welgemeend advies. Een aanmoediging en daar klinkt levenservaring, wijsheid in door. En heeft
de Heer Jezus zelf daar niet een aanzet toe gegeven, toen Hij zei: “en er zijn ontmanden die zichzelf
ontmand hebben om het Koninkrijk der hemelen” (Mattheis 19:12b)?

Paulus houdt het huwelijk hoog binnen de cultuur waarin hij en de gemeenten van Christus leven.
Toch heeft het huwelijk niet meer die exclusieve functie die het in het Oude Testament had, namelijk
het krijgen van kinderen. Ook daarin betoont Paulus zich een goede leerling van zijn Meester. Het
huwelijk wordt gerelateerd aan het Koninkrijk van God en daarom kan en mag men ook van het
huwelijk afzien. Het ongehuwd zijn krijgt in deze optie een positieve invulling.



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

Code: LV2013 02.02.04
pag. 17 van 20

4.7 Niet-gelovige partner

De Bijbel raadt gelovigen ten zeerste af om te huwen met een ongelovige. Zowel in het Oude’ als
Nieuwe’? Testament gebeurt dat. En in scherpe bewoordingen. Ten aanzien van Israél in een
Kanaanitische omgeving is dat een duidelijke zaak. De invloed van de Kanaanitische cultuur, met
name door de gemengde huwelijken, zou desastreus zijn voor de dienst aan de Here. Dat blijkt ook in
de praktijk vaak het geval. Het voorbeeld van koning Salomo spreekt in dit verband boekdelen’. De
tekst uit 2 Korinte 6, die teruggaat op Leviticus 19,19 en Deuteronomium 22,10, lijkt in dezelfde
richting te tenderen, maar de vraag kan gesteld worden of het hier ook gaat over het huwelijk tussen
een gelovige en een ongelovige; moet de kring niet veel breder getrokken worden? Uit het hoofdstuk
zelf valt niet op te maken dat het hier specifiek over het huwelijk zou gaan. Wel over de relatie
tussen gelovigen en ongelovigen in het algemeen. Maar wie zijn deze ongelovigen precies? Blijkbaar
mensen die de afgodendienst praktiseerden en de dienst aan de Heer tegenstonden. Het beeld dat
Paulus hier oproept is dat van de antithese, het mijden van deze mensen. Op basis hiervan heeft men
in de loop van de geschiedenis de conclusie getrokken dat christenen zo min mogelijk met
ongelovigen dienen samen te werken. Een interessante lezing biedt Van Spanje in zijn commentaar
op de brief’®. Hij lokaliseert de ongelovigen niet in de gemeente, maar buiten de gemeente. Het zijn
de opponenten van Paulus’. Hij baseert zijn stelling op de context van 2 Korintiérs 6,14-7,1.

Een duidelijk verbod valt er uit deze verzen niet af te lezen; wel mag duidelijk zijn dat aan een
gemengd huwelijk talrijke bezwaren kleven: het niet samen kunnen beleven van het geloof, de
eventueel negatieve invloed die de niet-gelovige kan hebben op de gelovige, de opvoeding van de
kinderen. Voor een ambtsdrager zullen deze bezwaren zeker een rol spelen in de uitoefening van zijn
dienst.

5. Evaluatie

5.1 De vereisten in relatie tot homoseksualiteit

De vereisten die Paulus in het algemeen aan een ambtsdrager stelt, gelden uiteraard ook voor
homoseksuele broeders en zusters, mochten zij geroepen worden tot het ambt. Wie de vereisten
nog eens op zich laat inwerken, zal erkennen dat daar op zich geen principiéle problemen hoeven te
liggen; ook in een homoseksuele relatie van liefde en trouw levende gemeenteleden kunnen immers
voldoen aan deze vereisten (uiteraard voor zover deze op hen van toepassing zijn). Wel zal van een
roeping tot het ambt feitelijk alleen sprake kunnen zijn als de gemeente de overtuiging heeft dat
Gods Woord ruimte laat voor een homoseksuele relatie in liefde en trouw.

1 Deuteronomium 7: 3-4. “Sta ook geen huwelijksverbintenissen met hen (de Kanaanitische volken) toe; sta uw
dochter niet af aan een van hun zonen en zoek bij hen geen vrouw voor uw eigen zoon. Want zij zouden uw
kinderen ertoe verleiden de HEER ontrouw te worden en andere goden te dienen”.

722 Korintiérs 6:14-15,17. “Loop niet en een en hetzelfde span met ongelovigen. Wat is de verwantschap
tussen gerechtigheid en wetteloosheid en wetteloosheid? Waarin lijken Christus en Beliar op elkaar? Wat
hebben een gelovige en een ongelovige gemeen?”: Daarom zegt de HEER: Ga weg bij de ongelovigen, zonder je
van hen af en raak niets aan dat onrein is”.

731 Koningen 11: 1-8

74 Van Spanje, 2 Korintiérs, p. 181-182.

75 Van Spanje, p. 181 “laten de christelijke Korintiérs met Paulus’ niet-christelijke opponenten, namelijk die
sofisten die zichzelf weliswaar als ‘gelovigen’ kwalificeren (2 Kor. 11,13.23) maar die volgens Paulus absoluut
niet in Christus geloven (2 Kor. 11,4.13-15)".



10

12

14

16

18

20

22

24

26

28

30

32

34

36

38

40

Code: LV2013 02.02.04
pag. 18 van 20

Daarnaast is er een aantal punten die meegewogen dienen te worden. Het betreft in de eerste plaats
de opmerking van de apostel dat een ambtsdrager onberispelijk dient te zijn en dat hij een goede
reputatie moet hebben. Ook buitenstaanders moeten een goed getuigenis over hem kunnen geven
(1 Timotheds 3: 7). In de tweede plaats de status van een homoseksuele relatie ten opzichte van het
huwelijk en in de derde plaats de verhouding tot hen die gekozen hebben voor een celibatair leven.

5.2 Een goed getuigenis

Er zullen broeders en zusters in de gemeente zijn, maar ook buitenstaanders, die moeite blijven
houden met een homoseksuele relatie, ook met een relatie in liefde en trouw. Voor hen leiden
broeders en zusters, die een homoseksuele relatie zijn aangegaan, geen onberispelijk leven en
kunnen zij van hen ook geen positief getuigenis geven.

5.3 Inzegening of zegening

Speciale aandacht verdient hier nog wel de positie van een homoseksuele relatie ten opzicht van het
huwelijk. Het huwelijk wordt in de Bijbel hoog in ere gehouden en is de unieke, exclusieve
gemeenschap tussen man en vrouw. Niet voor niets is het huwelijk de weerspiegeling van de relatie
tussen de HEERE en zijn volk en tussen de Heer Jezus en zijn gemeente. Een homoverbintenis kan
niet hieraan voldoen; een verbintenis tussen twee mannen of tussen twee vrouwen staat dan ook
niet op gelijke voet met het huwelijk tussen man en vrouw. Het huwelijk is thuis in Gods
oorspronkelijke schepping; een homoverbintenis is een schuilhut in het gebroken bestaan. Vanuit dit
oogpunt is het huwelijk van een andere orde dan een relatie tussen twee mensen van hetzelfde
geslacht. Ook al is zo’n relatie voor de wet gelijk aan de man-vrouw relatie en kunnen homoseksuele
mannen en vrouwen trouwen, binnen de kerken bestaat om bovengenoemde reden grote
terughoudendheid. Een aantal kerken (0.a. de PKN) kent wel de zegening van een homoseksuele
relatie in tegenstelling tot de inzegening of bevestiging van een heteroseksuele relatie.

5.4 Celibatair of in een relatie

Een aspect, dat in de gesprekken met homoseksuele broeders en zusters en in die met de
belangenbehartigende organisaties (zie hoofdstuk 4 van het rapport) besproken is, willen we ook in
deze bijlage noemen. In de gemeente hebben we ook te maken met homoseksuele broeders en
zusters die heel bewust hebben gekozen voor een celibatair leven, omdat zij op het standpunt staan
dat de Heer dit van hen vraagt. Mochten de ambten binnen de gemeente van Christus opengesteld
worden voor broeders en zusters die in een homoseksuele relatie leven, dan brengt dat
homoseksuele broeders en zusters die bewust celibatair leven om een drietal redenen in een wat
precaire positie. Ten eerste kan het zijn dat zij de ruimte die voor homoseksuele relaties gegeven
wordt, beschouwen als ethisch laakbaar, want strijdig met Gods Woord. Ten tweede kan het zijn dat
zij zich daardoor in hun keuze niet of onvoldoende gesteund voelen door de gemeente van Christus,
terwijl zij juist behoefte daaraan hebben. Ten derde kan het zijn, dat zij het als problematisch ervaren
om geestelijk gezag toe te kennen aan een broeder of zuster die op zo’n principieel punt een andere
levenskeuze maakt dan zijzelf. Afgedacht van de openstelling van de ambten kan ook de vraag
worden gesteld, hoe die twee verschillende inzichten en levenswijzen zich in één gemeente tot
elkaar verhouden. Zal dat niet gaan wringen in de pastorale bearbeiding van de gemeente? Kunnen
beiden naast elkaar leven in de gemeente van Christus, zonder dat één van hen zich een



Code: LV2013 02.02.04
pag. 19 van 20

tweederangs broeder of zuster hoeft te voelen? Binnen een gemeente zal daarom rekening moeten
2 worden gehouden met soms heel gevoelige en tere verhoudingen.



Code: LV2013 02.02.04
pag. 20 van 20

Geraadpleegde literatuur

Brink van den G. en Kooi van der C, Christelijke Dogmatiek, Zoetermeer, 2012

Bruggen van J, Ambten in de Apostolische Kerk, Kampen 1984

Bruijne de Ad (red.), Open en kwetsbaar, Kampen 2012

Graafland C, Gedachten over het ambt, Zoetermeer, 1999

Heidelbergse Catechismus

Houwelingen van P.H.R, Titus en Timothelis, Commentaar op het Nieuwe Testament, Kampen 2009
Jong de H, Trouwen, scheiden en alleen blijven, Kampen 1997

Klijn A.F.J, De brieven van Paulus aan Timotedus, Titus en Filemon, De prediking van het Nieuwe
Testament, Nijkerk, 1984

Koffeman L.J, Het goed recht van de kerk, Een theologische inleiding op het kerkrecht, Kampen 2009
Lekkerkerker A.F.N, Oorsprong en functie van het ambt, ’s Gravenhage, 1971

Novum Testamentum Graece, Eberhard Nestle en Kurt Aland, Stuttgart 1967

Kerkorde van Gereformeerde Kerken in Nederland, 2014

Kerkorde van de Protestantse Kerk in Nederland

Rapport Commissie onderzoek ambtsvisie, Rapport voor de Landelijke Vergadering 2013

Rapport Commissie Vrouwelijke Ouderlingen en Predikanten, 2003

Ridderbos, H.N. Rondom het Woord, mei 1966, p 166

Spanje van T.E, 2 Korinthiérs, Commentaar op het Nieuwe Testament, Kampen 2009

Trimp C, Ministerium, Groningen 1982



	Inhoudsopgave
	1. Inleiding
	2. Ontwikkeling van het ambt
	  2.1 Visie op het ambt 
	  2.2 Bijzonder ambt en ambt alle gelovigen 
	  2.3 Een dunne wand
	  2.4 Enquête
	  2.5 Overwegingen bij de enquête
	  2.6 Van boven of van beneden
	3. Het eigene van het ambt
	  3.1 Meerwaarde 
	  3.2 Christusrepresentatie
	  3.3 Ambten en bedieningen in gemeenten
	  3.4  Diakenen
	  3.5 Weduwen 
	4. De Bijbelse vereisten voor het ambt 
	  4.1 De brieven van Paulus 
	  4.2 Oud of jong
	  4.3 Gehuwd of single
	  4.4 Verslaafd
	  4.5 Een goede vader
	  4.6 Echtscheiding 
	  4.7 Niet-gelovige partner
	5. Evaluatie
	  5.1 Vereisten in relatie tot homoseksualiteit
	  5.2 Goed getuigenis
	  5.3 Inzegening of zegening
	  5.4 Celibatair of in een relatie
	Geraadpleegde literatuur 

